
  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 256

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Е.Д. ЯЦЕНКО,  
канд. филос. наук, доцент,  

Восточноукраинский национальный университет им. В. Даля 

К ПРОБЛЕМЕ ФОРМИРОВАНИЯ СУБЪЕКТИВНОСТИ 
В СОЦИОКУЛЬТУРНОМ ПРОСТРАНСТВЕ:  
ЗАКОНОМЕРНОСТИ СМЕНЫ ПОКОЛЕНИЙ  

И ПРИНЦИП ДЕКОНСТРУКЦИИ 
 
Каждая историческая эпоха по-своему уникальна и содержа-

тельна. Современность же просто изобилует пестрой палитрой ми-
ровоззренческих установок, систем ценностей, идеологий, спосо-
бов производства и потребления различного рода благ. Немудрено 
растеряться в этих противоположных и зачастую взаимоотрицаю-
щих тенденциях. В первую очередь подвержена этой растерянности 
и индифферентности, безусловно, молодежь. Это закономерно по 
ряду причин. Во-первых, связь с традицией, передаваемой от бо-
лее старшего и опытного поколения, в современном континууме 
духовной культуры просто скомпрометирована, утратила леги-
тимность и право на существование. Сейчас не старшие учат 
младших, а скорее наоборот, старшие терпеливо сносят поучения 
молодых (достаточно вспомнить пресловутые мобильные телефо-
ны). Данное явление имеет объективное основание – НТР и все 
последующее. Качественный скачок в ходе накопления и хранения 
информации не укладывается в рамки жизни одного поколения, а 
происходит гораздо чаще и более интенсивно. Поэтому знание, 
которое старшее поколение могло бы передать молодым в совре-
менной техногенной культуре, оказывается невостребованным, с 
«истекшим сроком годности». Во-вторых, сама психология моло-



К проблеме формирования субъективности  
в социокультурном пространстве 257

дежи как возрастной группы своим основанием имеет некий бунт 
против традиции, отрицание и преодоление ее. Подобная законо-
мерность, по сути, служит основой развития, становления и про-
гресса культуры, ее самоизменения и трансформации. Поэтому 
вывод о том, что для молодежи столь сложно, сколь и важно ре-
шение проблемы смысложизненных ориентиров и стратегий, едва 
ли претендует на некую новизну, а скорее банален и избит. Однако 
последняя характеристика нисколько не снимает актуальности и 
злободневности поставленного вопроса. Совершенно необосно-
ванно упрекают современную молодежь в безнравственности, не-
образованности, инертности и безответственности. Апокалипсиче-
ские настроения, вызванные падением нравов среди молодежи, 
зафиксированы еще в древнеегипетских папирусах, как известно. 
Ситуация изменилась кардинально, понятное дело, оценка ее оста-
лась той же. Так, может быть, причина не в самой молодежи, не в 
конкретной возрастной группе людей, которые живут неправильно 
и нарушают размеренную жизнь более зрелого поколения? Сама 
закономерность смены поколений зиждется на принципе овладе-
ния некой культурной нормой, а затем расширения ее содержания 
и впоследствии преодоления. Данная проблематика может быть 
представлена в свете противоречия параноидального и шизоидно-
го атрибутов человеческой психики. Руйнация устоявшихся и при-
нятых в культуре норм в современной философской терминологии 
получила название деконструкции. Техника деконструкции пред-
полагает аналитическую процедуру дискурсивного членения цело-
стности какого угодно порядка до элементарных смысловых еди-
ниц, вследствие которой первоначально заданная целостность 
утрачивает легитимность, а из полученных атомарных единиц зна-
чения путем последующего синтеза возможно образование совер-
шенно иной, сущностно отличной целостности, что указывает на 
произвольный, относительный характер любой нормы или прин-
ципа, организующего индивидуальную или социальную жизнь. 
Среди различных направлений деконструктивизма одним из наи-
более содержательных, основательных и концептуальных является 
так называемый шизоанализ, представленный в имевшей огромный 
резонанс книге Ж. Делёза и Ф. Гваттари «Анти-Эдип. Капитализм и 
шизофрения». Следуя технике деконструкции, авторы подвергают 
последовательной критике два основных мировоззренческих кон-



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 258

цепта, определяющих фактическое мироотношение усредненного 
индивида к повседневной действительности, – фрейдизм и марк- 
сизм. По мнению авторов, предложенная З. Фрейдом интерпрета-
ция бессознательного является еще одним мощным инструментом 
подавления жизненной энергии и творческого порыва единичного 
индивида. У З. Фрейда индивидуалность приносится в жертву 
коллективизации, стандартизации и нормы. Задача психоанализа, 
столь популярного среди прогрессивного, образованного молодого 
поколения, заключается, по сути, в сдерживании, локализации и 
подавлении тех жизненных сил, которые служат источником какой 
бы то ни было активности. Процедура заключается в перепро-
граммировании хаотического шизоидного потока бессознательного 
в контролируемый, параноидально-депрессивный синдром. Клас-
сический психоанализ превращает субъекта в жалкое, плачущее, 
беспомощное существо, уложенное на кушетку «всепонимающего 
и сострадающего» психоаналитика, способное лишь безудержно и 
самозабвенно горевать о тяготах и лишениях своей повседневной 
жизни. К тому же предлагается самое необходимое в этой ситуа-
ции – безошибочно и точно определены виновники всех жизнен-
ных неудач, огорчений и разочарований. Конечно же, это родите-
ли. Достаточно удобная позиция, следует отметить. Во-первых, 
«родителей не выбирают». Следовательно, воспринимать их сле-
дует как некое стихийное бедствие, неизбежное по своей природе, 
а потому с ними остается только смириться. Во-вторых, возложить 
всю ответственность за психологическое состояние субъекта на 
плечи родителей гораздо более безопасно, нежели указывать не-
достатки определенных социальных институтов, идеологии и чего-
либо другого. На сей счет авторы книги высказывают интересную 
мысль о том, что общество для людей, и люди для людей – это ил-
люзия. В переводе на разговорный язык это означает «никто никому 
ничего не должен». В случае психоанализа видим наглядный при-
мер реализации принципа «бегства от свободы», предложенного 
Э. Фроммом. Индивид находит резонные, научные основания для 
отказа от собственной свободы и ответственности за свои действия 
и результаты этих действий, переадресуя ответственность на роди-
телей как субъектов, некогда ограничивающих его личную свобо-
ду. О позитивных сторонах ограничения этой свободы в психоана-
лизе речь не идет, хотя этот момент служит фундаментальным 



К проблеме формирования субъективности  
в социокультурном пространстве 259

основанием сохранения жизни ребенка и превращения его во 
взрослую самостоятельную личность. Безусловно, здесь имеет ме-
сто проблема определения пределов и границ этой опеки и заботы. 
Однако сам факт того, что родители наиболее массово, содержа-
тельно и последовательно «инвестируют» становление и развитие 
индивида, не рассчитывая на возврат инвестиций в виде прибыли 
(в классическом понимании этих терминов), является чистым при-
мером альтруизма. Уместно упомянуть расхожую фразу «добро 
наказуемо», как инициатива и прочие позитивные факторы. Сле-
довательно, в качестве обвиняемых избраны те, кто ответный иск 
не подаст никогда, инвестированные капиталовложения спишет и 
не потребует возврата и компенсации, и возникает ситуация когда 
всем «удобно». Однако у столь схематично упорядоченной ситуа-
ции есть один существенный недостаток. Заключается он в прин-
ципиальной невозможности завершения психоаналитического ле-
чения субъекта. Не вдаваясь в пространные рассуждения, можно 
сделать простой вывод о том, что данная методика просто не рабо-
тает. Лечение, которое снимает симптомы, но не устраняет причину 
их возникновения, является неэффективным. Поэтому трактовка 
бессознательного как символического театра античной трагедии, 
предложенная З. Фрейдом, не отражает существо проблемы, а 
только выступает в качестве действующего механизма депрессив-
ного подавления и отчуждения индивида. По мнению апологетов 
шизоанализа, человек не беспомощное и жалкое существо, даже в 
условиях тоталитарной системы капитализма. Капитализм как сис-
тема социального устройства в глубинной основе своей и есть ши-
зофрения. Ведь в капиталистическом обществе успешными, т.е. 
состоятельными являются не выдающиеся ученые, а люди со 
средним показателем в уровне развития интеллекта, причем 
склонные к авантюризму, не зацикленные на понятиях норм и пра-
вил. Одним словом, не параноики. 

Шизоанализ предлагает свою концепцию понимания приро-
ды бессознательного. Осуществляя постмодернистские игровые 
аллюзии классического марксизма, авторы именуют бессознатель-
ное как «нечто, производящее желание», или «желающее произ-
водство». В их понимании желание не есть акт установления некоей 
нехватки, недостаточности или отсутствия чего-либо. Желание – 
это сила созидания, мощный энергетический импульс, направлен-



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 260

ный на окружающий мир в виде деятельности индивида. Жела-
ние – это та точка опоры, с помощью которой индивид способен 
перевернуть мир. Именно желание является той производительной 
силой, способной создать «социальное поле в его экономических, 
исторических, расовых, культурных и иных феноменах». Социум 
есть фактически та сфера, в которой желание достигает своей мак-
симальной реализации. Давно состоялась в философии мысль о 
том, что человек есть существо диалогическое, определяет свое 
бытие в направленности к бытию Другого. Без референции со сто-
роны Другого невозможно постулировать значение и значимость 
желания как такового. Поэтому предположить иной горизонт экзи-
стенциального осуществления желания не представляется возмож-
ным. Как следствие такого понимания бессознательного конструи-
руются естественные связи индивида с внешним миром и другими 
людьми. По мнению авторов, бессознательное требует не интер-
претации, а признания факта своего существования. Свободно 
мыслящий, не депрессивно-параноидальный субъект, безусловно, 
выпадает из матрицы кодированных потоков значений и ценно-
стей, продуцируемых обществом. В глазах так называемой обще-
ственности данный акт рассматривается как бунт, девиантное по-
ведение, патология. Декодированный субъект сознательно 
подвергает деструкции каноны и нормы социума как симулятив-
ные ограничители «производящего желания». Данная деятель-
ность направлена не столько на асоциальные, революционные ак-
ции, сколько на процедуру центрирования и сборки собственной 
субъективности. Или, другими словами, произвольной и нестан-
дартной самоидентификации. Самоидентификации именно пото-
му, что воздействие на идентификацию других индивидов рас-
сматривается как репрессивная мера подавления самостоятельного 
и свободного инвестирования желания в социальной среде. Дру-
гими словами, утопия спасения масс и прекрасной участи героя 
осталась в далеком прошлом. «Современные» индивиды, так или 
иначе, понимают, что в ответе они только лишь за самих себя, ну 
еще максимум за тех, кого приручили. А лозунги и призывы сде-
лать людей счастливыми вопреки их воле уже давно никого не 
впечатляют. (Заметим, что частные исключения все же возможны.) 

В представлениях шизоанализа, и с ними трудно не согла-
ситься, субъективность на современном этапе философской реф-



К проблеме формирования субъективности  
в социокультурном пространстве 261

лексии не может предполагать наличие некоего единого доми-
нантного центра для самоидентификации и постулировать необхо-
димость существования какого-то трансцендентного источника 
для самоопределения и обоснования предустановленного порядка 
организации духовного мира индивида. Личность децентрирована, 
разорвана и фрагментарна. Возникает эта ситуация ввиду воздейст-
вия на индивида в ходе формирования этой самой субъективности 
массы различного рода факторов, не только человеческого обще-
ния, но и машинных, технологических, экономических, идеологи-
ческих и прочих. Субъективность представляется своего рода мо-
заикой, коллективным собирательным образом, несущим в себе 
отпечаток всестороннего взаимодействия человека с окружающим 
миром. Содержание и принцип связи семантических единиц дан-
ного коллективного поля, что представляет собой субъективность, 
безусловно, отражает тип культуры и общественной практики, в 
которую погружен индивид. Сама работа мышления, психики или 
субъективности наиболее адекватным образом может быть пред-
ставлена в виде операциональной системы, или машины, в автор-
ской терминологии Ф. Гваттари. Информатизация общества, пере-
ход от индустрии к цифре детерминирует подобные процессы 
трансформации и в человеческой психике. Человеческая субъек-
тивность не может существовать изолированно от тех информаци-
онных потоков, которые продуцирует общество. Причем характер 
накопления, хранения и использования информации с помощью 
технических средств также является конститутивным для форми-
рования субъективности. Человек оказывается включен в работу 
множества механизмов и машин, сам при этом оценивается как 
производительная сила, т.е. как механизм, причем далеко не самый 
совершенный (такие иллюзии также остались в старом добром 
прошлом). К тому же зачастую функция человека заключается в 
обслуживании работы механизма, гордо именуемой сервисом. По-
трясающий сдвиг в приоритетном соотношении ценностей. Здесь 
следует обратить внимание на еще одно обстоятельство. Любой 
механизм в сфере производства гораздо более эффективен, нежели 
человек, по той простой причине, что машина работает строго по 
заложенной в ее устройстве программе, норме, алгоритму. Гораздо 
более высокая точность, мощность и продуктивность производи-
тельности. Человеку достичь такого же уровня производительно-



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 262

сти труда очень сложно, ведь он, как известно, существо свобод-
ное, способное творить по любой мерке и произвольно устанавли-
вать нормы. То есть в сравнении с механизмом человек как едини-
ца производительности труда явно проигрывает. Ну как тут не 
впасть в депрессию и не стать параноиком? Ведь в человеческой 
субъективности фундаментально заложена неискоренимая уверен-
ность в собственной уникальности. На сей счет в истории филосо-
фии существует очень давняя и богатая традиция. 

С ростом количества и значения информации в современном 
обществе наблюдается также противоречивая тенденция в харак-
тере ее эксплуатации. Во-первых, уровень развития современного 
общества гарантирует фактически равный доступ всех граждан к 
имеющейся информации. Но, во-вторых, лишь мизерная часть на-
селения участвует в производстве этой информации, подавляющее 
большинство ее лишь пассивно и фрагментарно потребляет. От-
сюда и возникают различные депрессивные синдромы, лежащие в 
основе всеобщего духовного застоя и разочарованности. Глобаль-
ная ошибка заключается в том, указывает Ф. Гваттари, что меха-
низм, машина неосознанно наделяется атрибутами субъективно-
сти. Отсюда страх, боязнь машин, фантазмы по поводу восстания 
машин против человека и т.д. Любая машина не есть носитель 
субъективности, в отличие от человека. Машина воплощает сверх-
развитые и гиперконцентрированные аспекты человеческой субъек-
тивности. Свойством целостного отражения и переживания мира, а 
также его превышения и преодоления, машина не владеет. А по-
тому стратегию взаимоотношений человека и машины необходимо 
строить на принципах тесного взаимодействия с учетом известно-
го паритета. 

Своего рода машинный характер субъективности был при-
сущ каждой исторической эпохе. Однако современная информати-
зация вносит свои коррективы в этот процесс. Ведь субъектив-
ность рассматривается как процессуальность, а не как единожды 
возникшая и неизменная данность. Ф. Гваттари называет следую-
щие существенные признаки субъективности информационного 
типа: 1) средства массовой информации и телекоммуникаций 
стремятся к «удвоению» устных и письменных высказываний; 
2) естественное сырье уступает место искусственным материалам; 
3) новые микропроцессоры позволяют сократить время производ-



К проблеме формирования субъективности  
в социокультурном пространстве 263

ства субъективности; 4) развитие биоинженерии открывает пер-
спективу преобразования жизненных форм и условий жизни на 
планете. Все эти технологии усиливают системы отчуждения и 
политику оглупления, индифферентности масс. Терминами ши-
зоанализа утверждается превращение капитализмом экзистенци-
альных территорий в товар. Примером тому может служить оби-
лие мыльных опер, различных реалити-шоу, таких как «Дом-2» и т.д. 
на современном телевидении. Таким образом, многогранная челове-
ческая субъективность трансформируется в «безграничную пустоту 
в субъективности», «машинное одиночество», изолированность и 
отчуждение субъекта, т.е. симуляцию субъективности. Решение  
и позитивный выход из сложившейся ситуации Ф. Гваттари видит 
в постинформационной эпохе, основой которой послужит творче-
ская самоидентификация, не сдерживающая потоки желания, а 
предполагающая способность свободного и сознательного выбора 
пути реализации этого желания. Автор доказывает наличие подоб-
ных тенденций в Японии, Бразилии, Италии. Насколько они со-
стоятельны или утопичны – вопрос достаточно спорный. Однако у 
индивида всегда есть возможность реализовать, а следовательно, и 
преобразовать собственную субъективность. Такой сферой свобо-
ды для человека является творчество, эстетика. Не напрасно одной 
из наиболее обсуждаемых проблем современного гуманитарного 
знания является феномен эстетизации культуры, повседневности. 
Человек свободен разрушить стереотипы, вырваться из усредняю-
щего потока воздействия СМИ. Понятие субъективности на со-
временном этапе необходимо предполагает расширение своего 
содержания. Субъективность не сводится отныне к индивидуаль-
ности. Человек не рассматривается как сугубо автономное сущест-
во, отдельное от социума в целом. Социальная среда, в которой 
происходит становление индивида, выступает мощнейшим факто-
ром детерминации субъективности. И в этом процессе огромную 
роль играет тот круг общения, который складывается именно в 
период молодости. Сильная личность способна изменить ход ис-
тории, а уж повлиять на течение жизни отдельного человека тем 
более. Действительно, роль социального контекста в становлении 
субъективности сложно переоценить. Так или иначе, информаци-
онный поток, транслируемый социумом, фиксируется в субъек-



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 264

тивности, оседает и наслаивается в глубинных пластах бессозна-
тельного. 

Ф. Гваттари различает четыре плана бессознательного: бес-
сознательное субъективное, материальное, территориальное, ма-
шинное. Любая типология, конечно же, условна, однако позволяет 
производить некие дискурсивные операции. Субъективное бессоз-
нательное есть выразительный уровень человеческой психики.  
В этом срезе происходит кристаллизация субъективности на основе 
языковой, лингвистической конструкции. Это работа упорядочива-
ния, о-значивания, констатации смыслов. В выразительном плане 
бессознательного происходит конструирование того семантического 
универсума, в котором находит свое место субъективность. 

Второй план бессознательного выполняет, по сути, синтак-
сические функции. Если семантика первого уровня именует про-
цессы и явления, устанавливает метки для ориентации и опознава-
ния, дифференциации предметов, то второй уровень предполагает 
установку и легитимизацию принципа связи между отдельными 
семантическими единицами. Работа этого уровня может быть оха-
рактеризована как «шизопроцесс». Известно, что принцип связи 
отдельных элементов в конечном итоге презентует то целое, с кото-
рым способно оперировать сознание. Следовательно, этот уровень 
бессознательного, материальный (не в смысле субстанциальности, а 
в качестве производительности), и есть источник человеческой 
свободы, творчества, самоидентификации и интерпретации мира. 
Субъективности действительно присуща способность автономно 
устанавливать приоритеты, выбирать стратегии поведения и дея-
тельности индивида, его мироотношение. И здесь человек может 
поступить как параноик – принять тот характер и принцип связи 
семантических единиц, что продуцируется общественной идеоло-
гией, а значит, отказаться от своей свободы и превратиться в ус-
редненного гражданина, человека толпы, без имени и выдающихся 
качеств. Либо устанавливать свои акценты и логические ударения, 
и тогда это действительно «шизопроцесс». Однако индивид рискует 
быть непонятым обществом, не принятым, его мировоззрение рис-
кует быть оценено как патологическое, со всеми вытекающими 
последствиями. Однако именно нестандартно мыслящие люди и 
способны влиять на ход истории. 



К проблеме формирования субъективности  
в социокультурном пространстве 265

Территориальное бессознательное выполняет своего рода 
амортизационную, стабилизирующую функцию. Территориальное 
бессознательное – это область складывания псевдоличности, псев-
дотождественности «я». Эта процедура необходима для того, что-
бы шизодный, индивидуализированный, уникальный и оригиналь-
ный срез субъективности стал понятен в той или иной мере 
общественности. Это своего рода пункт обмена валют, где нечто 
трансформируется в иное, вернее, предстает в эквиваленте иного, 
по сути, оставаясь самим собой. Одной из наиболее серьезных 
проблем, над решением которой работает психологическая наука, 
является противоречие, несовпадение между тем, каков человек 
есть на самом деле, и каким он хочет казаться, быть представлен и 
оценен в глазах окружающих. Это и есть феномен психики, бес-
сознательного, названный Ф. Гваттари территоризацией. Террито-
ризация это процедура сознательного и стратегического продуциро-
вания стабильности, фундаментальности, основательности. Иначе 
говоря, мои шизоидные потоки могут создать такое невиданное 
сокровище, которое способно всю цивилизацию перепрограмми-
ровать на иной лад. Однако сокровище это глубоко зарыто в моем 
подсознательном, и даже если я четко понимаю и осознаю все его 
содержание и величие, то для других это тайна за семью печатями 
и совершенно не онтологически представленный предмет. Для 
других людей этого просто не существует. Чтобы поделиться этим 
сокровищем, передать его смысл социуму, в психике атрибутивно 
должна присутствовать некая инстанция, цензор, которая дает чет-
кое представление о том, каким образом достичь понимания. Это 
оплот коллективизма в бессознательном, а также основа взаимо-
понимания и коммуникации. 

Машинное бессознательное диаметрально противоположно 
по своей природе. Этот срез бессознательного представляет собой 
пространство возможностей; гармония, стабильность и равновесие 
чужды машинному бессознательному. Это наиболее базисный, 
глубинный пласт бессознательного, сфера чистых потенций и 
магматическое ядро энергии, активности, деятельности. Это «про-
изводственная мощь» человеческой психики, исток демиургиче-
ского начала. 

Предложенные Ф. Гваттари планы бессознательного прин-
ципиально не поддаются иерархии, структурации и взаимному 



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 266

опосредованию. Базирующиеся на различных основаниях, эти пла-
сты бессознательного органично сплетены, едины, составляют цело-
стный конгломерат субъективности. Основным понятием, с помощью 
которого возможно описание функционирования бессознательного 
в шизоанализе, является деятельность. Приведенные выше различ-
ные уровни бессознательного специфическим образом представле-
ны в деятельности. Действие есть тот горизонт, в котором объеди-
няются субъективность и прагматика, т.е. субъективность получает 
возможность своей реализации, объективизации только в ходе оп-
ределенной деятельности. 

Субъективность, о чем уже шла речь выше, не дана изна-
чально как некая целостность. Субъективность скорее является 
результатом взаимодействия указанных планов бессознательного. 
Поэтому апологеты шизоанализа отрицают возможность произ-
водства субъективности на уровне индивида. В качестве наиболее 
мощного производителя субъективности в современном мире они 
указывают капитализм. Действительно, определенный порядок 
общественных отношений детерминирует формирование субъек-
тивности заданного типа. Массовое производство требует наличия 
стандартизированной производительной силы. Субъективность в 
данном случае рассматривается как определенная операциональ-
ная программа, заложенная и отформатированная социумом. От-
сюда Ф. Гваттари предлагает различать два плана деятельности: 
целенаправленный и машинный. Целенаправленная деятельность 
основана на классическом понимании желания как нехватки, от-
сутствия предмета желания, а следовательно, такая деятельность 
направлена на устранение этого недостатка. Данный вид деятель-
ности предельно рационализирован, замкнут в различные интер-
претационные схемы и препарирован в виде структуры. Однако 
указанные аналитические процедуры, предлагая детализирован-
ный дискурс феномена деятельности, вполне закономерно утрачи-
вают целостность изучаемого объекта. Машинный план деятель-
ности не предполагает какого-либо установочного исходного 
объяснительного принципа. Более того, пребывает вне простран-
ственно-временных или энергетических координат. Этому плану 
деятельности не присущи дуализм и каузальность. По аналогии: 
искусство ради искусства, творчество ради творчества, производст-
во ради производства, «производство желания» ради самой жизни. 



К проблеме формирования субъективности  
в социокультурном пространстве 267

В ходе этой деятельности не осуществляются гносеологические и 
эпистемологические акты. Сущность характеризуется текучестью, 
динамичностью, самореференцией. Данный план деятельности не 
предполагает познания мира, это процесс «включенности» в мир, 
предельного осознания принадлежности миру. Машинный план 
деятельности не нацелен на результат как логическое завершение. 
К примеру, игра как особый вид деятельности свою ценность со-
держит в процессуальности, а не результативности. Также машина 
работает потому, что это ее исходная характеристика. С опреде-
ленной долей условности можно сказать, что машина живет тогда, 
когда работает, и в этом смысл ее существования. Человеку необя-
зательно делать только то, что направлено на определенный резуль-
тат. Деятельность ценна сама по себе. Неумение петь, как правило, 
не останавливает любителей караоке, фанатов и материального 
благосостояния тоже не прибавляет. Однако по итогам социального 
опроса, проведенного в Китае, большая часть населения страны 
наиболее гениальным изобретением человечества в ХХ в. назвала 
именно караоке. Капитализм, безусловно, культивирует целена-
правленный, целерациональный аспект деятельности как основы 
производства. Машинный аспект деятельности вносит элемент 
форс-мажора, невозможности контроля и прогнозирования на-
правленности деятельности. С точки зрения капитализма это рабо-
та вхолостую, или убыток. Следовательно, машинное измерение 
деятельности позиционируется в качестве маргинального, несуще-
ственного. 

Производство субъективности, по мнению Ф. Гваттари, яв-
ляется едва ли не основным занятием капитализма. Субъектив-
ность всегда, так или иначе, продуцировалась социумом, однако в 
современности этот процесс принимает характер индустрии. Прак-
тически все аспекты субъективности несут в себе матрицу соци-
альной детерминации, от морально-нравственной ориентации до 
профессиональной компетентности. Это дает право автору утвер-
ждать тоталитарное, деструктивное воздействие социума на инди-
вида. Индивид внедрен в общественное машинное производство, 
обречен действовать по строго установленной норме. Нарушение 
нормы расценивается как преступление: нравственное, уголовное, 
какое угодно. А субъективность необходимо содержит в себе эле-
мент хаоса, дисгармонии, деструкции. Поэтому вполне логично, 



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 268

что в решении проблемы субъективности Ф. Гваттари применяет 
получившую широкую известность теорию хаоса. Главной про-
блемой в данном исследовательском поле автор определяет проти-
воречие между четкой дискурсивностью языка и недискурсивным, 
хаотичным характером человеческого восприятия. Хаос является, 
по сути, противоположностью любой дискурсивности. Однако 
именно хаос воплощает потенциальное, возможное, имплицитно 
содержит порядок любого типа организации. Поэтому, утверждает 
Ф. Гваттари, хаос не является принципиально недискурсивным. 
Его природа такова, что не предполагает иерархии и структуры, но 
именно из диффузного состояния элементов и возможно создание 
какой-либо целостности. Хаос не есть полное небытие, или отсут-
ствие. Хаос – это набор смысловых, либо индифферентных, еди-
ниц без предустановленного объединяющего принципа связи. То 
есть хаос – это неразличение. Следовательно, хаос и порядок – от-
дельные бифуркационные моменты существования, о чем доста-
точно основательно свидетельствуют как современная физика, так 
и исследования в области гуманитарных наук. 

От порядка до хаоса «рукой подать», т.е. понятие нормы 
весьма динамично и неустойчиво, критерий между нормой и пато-
логией весьма условен и неоднозначен. Субъективность в сущно-
стном основании не является равновесной системой, человеческая 
психика не может быть сугубо нормальной. Патология, сумасше-
ствие, находит отражение в повседневности. С целью фиксации 
этого факта шизоанализ использует термин «хаосмос», производ-
ный от хаоса (беспорядка) и космоса (гармонии). Однако употреб-
ление понятия «хаосмос» не преследует цель легитимизации роста 
энтропии. Цель заключается в концептуальной фиксации ненорма-
тивного, нестандартного, хаотичного как неотъемлемого атрибута 
мироздания. Хаосмос и есть исходная точка, через призму которой 
возможно понимание природы субъективного. Отсюда шизоанализ 
постулирует необходимость не приведения хаоса к порядку, как 
это имело место в психоанализе, а принятие хаоса как некоей про-
изводительной силы, конгломерата желаний. 

Основные позиции шизоанализа, при всей их революцион-
ной неоднозначности и постмодернистской иронии, граничащей с 
цинизмом, актуализируют действительно чрезвычайно важную 
проблематику жизнедеятельности современного общества. В воз-



К проблеме формирования субъективности  
в социокультурном пространстве 269

растной психологии существует понятие «кризиса среднего воз-
раста». На определенном этапе своей жизни, фактически на пике 
возможностей производительности и работоспособности, у чело-
века вдруг «включается программа перезагрузки». Без видимых 
онтологических предпосылок индивид внезапно подвергает то-
тальному сомнению организованный и четко сформированный 
порядок течения своей жизни. Результаты достигнутых целей, не-
когда позиционированных в качестве приоритетных, внезапно ут-
рачивают свою ценность и значение. Это процесс растерянности, 
фрустрации личности. Психология описывает данное явление как 
достаточно четко локализированное в темпоральном отношении, 
т.е. скоротекущее. Однако складывается впечатление, что все мо-
лодое, прогрессивное поколение пребывает в этом состоянии едва 
ли не хронически. Молодых людей, которые совершенно твердо 
уверены в правильности выбранной ими стратегии жизнедеятель-
ности, среди подавляющего большинства населения чрезвычайно 
мало. Выражаясь в духе античных философов, можно сказать, что 
«человек утратил свое место в мире», или, словами экзистенциа-
листов, «алиби в Бытии». Объективность и жесткая детерминация 
природного мира, изумлявшая некогда человека, кажется простой 
и доброй сказкой в сравнении с монументальностью и ризомным 
характером символической реальности, которой человек опутал 
сам себя, и уже не знает, как этого не делать. Отдельные личности 
не желают мириться с таким положением дел, они, внимая призы-
ву Ж.-Ж. Руссо, бегут «назад к природе». Такие течения популяр-
ны по всему миру, в том числе во Франции, России, Украине и т.д. 
Однако бегство от социума нисколько не способствует разреше-
нию присущих ему проблем. Создание качественно иной социаль-
ной организации не исключает возможности в дальнейшем обра-
зования тех же патогенных обстоятельств. Почему патогенных?  
Из координат: жизнь – норма, препятствие жизни – патология.  
В СМИ как-то случайно промелькнула информация о том, что 
наиболее стрессогенным фактором, влияющим на интенсивность 
возникновения несчастных случаев, ДТП, в том числе с летальным 
исходом, является чрезмерная занятость людей на производстве. 
Другими словами, если однажды труд сделал из обезьяны челове-
ка, то на нынешнем этапе труд человека убивает. Предельно точно 
об этом пишет Ж. Бодрийяр в книге «Символический обмен и 



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 270

смерть»: «Человек обречен умереть, чтобы стать производитель-
ной силой». Идеология современного общества основана и пропи-
тана на каждой ступени иерархии своей реализации духом марксо-
вого «Капитала». В глазах современников сверкают не звезды, а 
отблески нулей в сумме банковского счета. И давно в современном 
обществе нет классовой борьбы, ибо она давно проиграна. Остает-
ся признать, что человек проиграл капиталу. Для бедных капитал 
как морковка для ослика – основной стимул деятельности, точка 
пересечения основных интересов, основной смысложизненный 
денотат. Для богатых капитал – сизифов камень: тяжелый, тре-
бующий постоянного внимания и заботы, и опять-таки – самое 
главное в жизни. Однако есть в социальной среде люди безразлич-
ные к капиталу. Имеются в виду не идейные сподвижники, сво-
бодные художники или стоическая интеллигенция в лучшем смысле 
этого слова. Все они достаточно тесно включены в капиталистиче-
ские отношения. Революционеров всегда кто-то спонсирует, а ком-
мерциализация искусства – тема давно избитая, достаточно 
упомянуть феномен маркированного пространства, являющийся 
определяющим для вынесения оценки о художественной ценно-
сти. И все-таки есть люди безразличные к капиталу. Они не стре-
мятся его накопить, они не заняты систематически в сфере произ-
водства, они не являются собственниками капитала. Утратившие 
надежду на благополучие, отказавшиеся от борьбы. Люмпены со-
временности – бомжи. В каждом большом и не только городе их 
достаточное количество. Взглянув на них, становится ясно, к чему 
ведет бунт против капитала. Этот фактор страха действует, пожа-
луй, эффективнее любых силовых структур. 

Следует обратить внимание, насколько прочно в нашей по-
вседневной речи укоренились идиомы именно с экономическим 
подтекстом. На языке терминов экономики мы можем говорить о 
чем угодно: от политики и искусства до любви и смерти. Доста-
точно обширное проблемное поле и достойное внимания ученых-
филологов. Следует здесь упомянуть позицию М. Хайдеггера: 
«Язык – это дом Бытия». В языке собирается целостный смысл 
мироздания, и звучит он только в человеке. Следовательно, чело-
век как носитель субъективности сам способен организовывать то 
бытийственное пространство, в котором разворачивается его экзи-
стенция. 



К проблеме формирования субъективности  
в социокультурном пространстве 271

Силой, способной сбросить иго капитала, Ж. Делёз и 
Ф. Гваттари называют «шизо»: фундаментальный пласт бессозна-
тельного, атрибутивное качество субъективности, командный 
пункт «машины желания». Безусловно, правы авторы в интерпре-
тации желания как основы активности, деятельности, преобразо-
вания. Но производство, на наш взгляд, это редукционизм в пони-
мании субъективности. Сам термин противоречит основной идее 
их концепции: зацикленность на конкретном конечном результате 
деятельности, коим является производство, есть феномен паранои-
дального начала. «Шизо» не есть целерациональная деятельность, 
это процесс самоактуализации, самовыражения, ценный в своем 
становлении. Банальный пример: шопоголики, важен не результат 
деятельности – покупка конкретной вещи, а процесс приобрете-
ния, овладения вещью, а не дальнейшее использование. Кстати, 
аналогичное поведение мужчин по отношению к женщинам в со-
временной культуре все более легитимизируется, оценивается как 
уместное и приемлемое. Ремарка не к вопросу «кто виноват и что де-
лать». Вывод другой. Во-первых, женщина как предмет символиче-
ского обмена утрачивает ценностную спецификацию. По-видимому, 
предложение все же превышает спрос. Во-вторых, подобное обес-
ценивание сущностных аспектов человеческой жизни весьма спо-
собствует укреплению ценности и значения капитала. Как ни крути, 
а любовь, семья, дети едва ли способствуют производительности 
труда. Все это скорее отвлекает от «карьеры», но все это обладает 
непреходящей ценностью, а значит, делает человека счастливым. 
Капитал не интересует счастье, его интересует стабильность, по-
рядок и труд. Понятия, явно противоречащие эмоциональной сто-
роне жизни личности. 

Так почему шизоанализ, расставляя акценты подобным об-
разом, все же апеллирует к производству? Мировоззрение типа «я 
маленькая лошадка, но стою очень много денег» формируется в 
виде влияния коллективного, социального порядка на становление 
субъективности. Не может субъективность быть исключительно 
автономной. Неоднократно этот тезис был доказан, и не только 
шизоанализом. Поэтому понятие предзаданности, предназначен-
ности человека к производству, а следовательно, и культивирова-
ния потребления – «acme», на которых зиждется капитализм. 



  
МОЛОДЫЕ УЧЕНЫЕ О МОЛОДОМ ПОКОЛЕНИИ 272

Производство, безусловно, предполагает потребление. О со-
временном обществе потребления написано немало в философии 
постмодернизма и не только. Культивирование потребления есть 
не менее деструктивное воздействие капитализма на личность, не-
жели производство. Нисколько не ставя целью доказательство 
коммунистических идей, осмелимся утверждать, что фанатичное 
потребление, симулятивное (от «симулякр») по своей сути, является 
показателем «загнивания» капитализма. Разработаны массы прие-
мов визуализации и вербализации желаемого образа, философия 
успеха и позитивная психология, различные методики манипуля-
ции сознанием и т.д. И все это для утверждения собственного 
«эго», для самоидентификации через обладание, капитал. Но разве 
достоинство человека заключается в его имуществе, а боеспособ-
ность армии в истории определялась по богатству «обоза» с про-
виантом, следующего за ней? Так ли много, и что именно нужно 
человеку, чтобы ощущать «полноту Бытия»? Умение довольство-
ваться малым – это, пожалуй, сложнее, нежели одобряемое обще-
ством тщеславие. Дабы не увязнуть в пространных теоретических 
конструкциях, для наиболее адекватного раскрытия предлагаемой 
точки зрения приведем пример жизни конкретной исторической 
персоналии. Довольно известная личность в истории российской и 
украинской культуры – Г.С. Сковорода. По сведениям его биогра-
фов, мыслитель в быту был чрезвычайно скромен. Он был вегета-
рианцем, носил скромную одежду, жил в помещении Харьковского 
коллегиума, в котором преподавал. Зарплату, предусмотренную за 
преподавание, он на руки не получал. Ее передавали непосредст-
венно в какую-то из больниц г. Харькова. Каждый день он встре-
чал рассвет и провожал закат солнца. А еще ходил в бедные рай-
оны города и помогал людям: воды принести, дров наколоть, 
мусор убрать и т.д. Меню, предлагаемое философу, едва ли отли-
чалось изысканностью. Развлекая любомудрою беседой более со-
стоятельных граждан (а подобных приглашений всегда было в из-
бытке), бытовые условия можно было бы значительно улучшить. 
Наоборот, мыслитель жил по принципу, который написан на его 
могильной плите: «Мир ловил меня, но не поймал». Мир как про-
тивоположность сакральному, священному. Г. Сковорода отказы-
вался от многих выгодных предложений: должность чиновника, 
музыканта при царском дворе, женитьба на богатой невесте. По 



К проблеме формирования субъективности  
в социокультурном пространстве 273

его словам, все это чуждо природе человека, искажает его сущ-
ность и делает несчастным, порабощает. Это сети, паутина, кото-
рая сковывает человека и не дает ему свободно дышать. А можно 
ли жить иначе? Пример Г. Сковороды демонстрирует реализацию 
этой возможности. Однако, как известно, исключение только под-
тверждает правило. 

Истинное достоинство человека, наиболее верный путь 
смысложизненной ориентации заключается в сознательном огра-
ничении эгоистических проявлений субъективности. В заключение 
хотелось бы привести цитату главного героя из произведения 
«Сиддхартха» Г. Гессе, определяющего свои главные достоинства 
так: «Я умею думать, поститься и ждать». Герой многому научился, 
внимая голосу бегущей тысячелетиями реки. Может, и нам следует 
прислушаться?.. 

 
 

Литература 
 

1. Бодрійяр Ж. Символічний обмін і смерть. – Львів: Кальварія, 2004. – 376. 
2. Дьяков А.В. Феликс Гваттари: Шизоанализ и производство субъективности / 
Науч. ред. Колесников А.С. – Курск: Изд-во Курского гос. ун-та, 2006. – 246 с. 

3. Попович М.В. Григорій Сковорода: Філософія свободи. – К.: Майстерня 
Білецьких, 2007. – 256 с. 

4. Гессе Г. Сиддхартха. – СПб.: Азбука-классика, 2006. – 224 с. 
 


